
Научные обсуждения

Александр Водолагин

ИНТЕЛЛЕКТУАЛЬНЫЕ ИСКАНИЯ 
КАРЛА ЯСПЕРСА: ОТ ПСИХОПАТОЛОГИИ
К МЕТАФИЗИКЕ ИСТОРИИ

Свою книгу «Общая психопатология» (1913) Карл 
Ясперс называл «основным делом жизни» в течение не­
скольких десятилетий. По мнению его руководителя в 
психиатрической клинике Ф. Ниссля, К.Ясперс в своей 
книге оставил далеко позади самого Крепелина. «Пси­
хиатры должны учиться думать», - говорил он коллегам, 
вызывая непонимание своим увлечением феноменологи­
ей Э.Гуссерля, которую сделал для себя «методом и ми­
ровоззрением» [1]. После публикации всеохватывающе­
го труда по психопатологии в 1913 году он по состоянию 
здоровья отказался от работы в области практической ме­
дицины и «против воли» перешел на философский фа­
культет Гейдельбергского университета, где начал читать 
лекции по психологии. В кругу философов-профессиона­
лов К.Ясперса долгое время считали чужаком, хотя уже 
в «Общей психопатологии» и затем в «Психологии ми­
ровоззрений» (1919) он проявил себя в качестве философ­
ски мыслившего исследователя. Анализ философских 
оснований психопатологической концепции К.Ясперса 
позволяет уяснить логику его перехода к теоретизирова­
нию в области историософии.

Во Введении к своему фундаментальному исследова­
нию проблем общей психопатологии К.Ясперс делает 
очень важное замечание, выражающее свое умонастро­
ение как ученого и мыслителя: «Психопатология огра­
ничена, ибо индивида совершенно невозможно раство­
рить в психологических понятиях... в любой человече­
ской личности кроется нечто непознаваемое» [2]. По 
сути, К. Ясперс формулирует свою исходную методоло­
гическую позицию, которая, на первый взгляд, ассоци­
ируется с агностицизмом и скептицизмом, и тем не ме­
нее является очень плодотворной. Ученый сразу же от­
казывается от претензии на достижение абсолютного зна­
ния о природе человеческой психики, от сведения инди­
видуально-личностного к «типичному и регулярному» и 
от установления «законов». Он настраивает себя, своих 
учеников и читателей на созерцательный лад, на свобод­
ное от предвзятых теоретических схем изучение единич-



Научные обсуждения

ных, уникальных по своей странности, непонятности фе­
номенов психической жизни человека. Выявление, фик­
сация и описание таких феноменов намного важнее, с его 
точки зрения, чем поспешное диагностирование, таящее 
в себе не подлежащий апелляции приговор психопато­
лога или психиатра. Несмотря на кажущийся прогресс в 
области изучения человеческой психики, человек, по 
своей экзистенциально-онтологической сути, остается 
непостижимой для науки загадкой. Таков «мировоззрен­
ческий» лейтмотив всего исследования К. Ясперса.

Результативность исследования во многом зависит 
от того, как на уровне предпосылок определено его пред­
метное поле. Поэтому К. Ясперс сразу же намечает свой 
подход к древнейшей проблеме «связи между телом и ду­
шой». Он не находит оснований для того, чтобы посту­
лировать существование «психосоматического паралле­
лизма в узком смысле», учитывая, что есть определен­
ные события психической жизни, не связанные одно­
значно и прямо с такими же определенными событиями 
соматической сферы. Смысл своей книги он видит в том, 
чтобы «представить психопатологию как науку, которая 
по своему понятийном аппарату, методам исследования 
и общим мировоззренческим установкам не находится в 
рабской зависимости от неврологии и соматической ме­
дицины и не придерживается догматического положе­
ния, будто «психическое расстройство - это мозговое рас­
стройство» [3]. Заявленный подход позволяет К. Яспер­
су четко очертить границы предметого поля исследова­
ния: «Предметом исследования психопатологии служат 
действительные, осознанные события психической жиз­
ни» [4].

Анализ этого компактного и вместе с тем очень ем­
кого определения в контексте развернутой в книге пси­
хопатологической концепции ведет к выявлению следу­
ющих принципиально важных моментов методологиче­
ской позиции К. Ясперса:

• внимание исследователя направлено именно на со­
бытие психической жизни личности (не на свойство, 
функцию, поведение), т.е. относительно завершенный по 
своему смыслу фрагмент потока переживаний, в котором 
существует личность, фрагмент «бытия-в-мире»; (собы­
тие в отличие от случая представляет собой сплетение 
прошлого, настоящего и будущего бытия, в которое вов­
лечен конкретный индивид, оно темпорально и историч­
но, патология же того или иного вида проистекает из на­
рушений смысловой связи трех названных модусов из­
живаемого человеком времени);

РАЗВИТИЕ ЛИЧНОСТИ №3-2004



Научные обсуждения

• исследованию подлежит осознанное событие пси­
хической жизни, т.е. событие в его бытии-для, в его бо­
лее или менее очевидной самоданности рефлектирующей 
личности, так или иначе относящееся к своему пережи­
ванию и к переживаемому в переживании;

• и, наконец, речь идет об изучении действительно­
го, осознанного события, включающего в себя как объек­
тивно-реальные (соматические и социальные), так и 
субъективно-идеальные проявления захватывающего 
личность в целом «бытия-в-мире».

Признавая процессуальный, событийно-драматиче- 
ский характер психической жизни, К. Ясперс отвергает 
те психологические доктрины, которые возникли в рус­
ле картезианской традиции и базировались на известном 
представлении Р. Декарта о душе как вещи мыслящей. 
«.. .Психическая субстанция или душа не есть вещь, - ут­
верждает К. Ясперс. - Говорить о «душе» как об объек­
те - значит вводить в заблуждение. Во-первых, душа оз­
начает сознание, но в той же мере... она означает бессоз­
нательное. Во-вторых, душа должна рассматриваться не 
как объект с устойчивыми свойствами, а как «бытие в 
собственном мире», как целое, охватывающее внутрен­
ний мир и окружающий мир. В-третьих, душа - это ста­
новление, развертывание, различение; в ней нет ничего 
окончательного и завершенного» [5].

Из этих рассуждений К. Ясперса следует, что «пси­
хическая субстанция» не может быть адекватно описана 
в категориях телесно-вещного, субъектно-объектного 
мышления; ее осмысление по силам лишь онтологиче­
ски фундированному (исходящему из понимания базо­
вых структур бытия-в-мире), ситуативному и процессу­
альному мышлению, которое как таковое темпорально, 
исторично и персоналистично. Такой способ мышления 
в состоянии охватить все существенные аспекты повсед­
невного человеческого бытия-в-ситуации, бытия «здесь- 
и-теперь», в «настоящем», которое есть длящееся «про­
шедшее бытие» личности и вместе с тем - «забегание-впе- 
ред», самопроектирование (включая и бредовое, шизо­
френичное самопроектирование). Выход на этот принци­
пиально новый (для психологов и психопатологов) уро­
вень осмысления психического вел и к радикальному об­
новлению метафизики за счет включения в нее принци­
пов темпоральности и историчности человеческого бы­
тия. Усилия К. Ясперса на этом пути получили поддер­
жку со стороны М. Хайдеггера, писавшего в 1922 году в 
связи с выходом работы К. Ясперса о Стриндберге и Ван 
Гоге: «Ваша философско-научная позиция выражена в

РАЗВИТИЕ ЛИЧНОСТИ



Научные обсуждения

этом труде еще яснее, прежде всего начиная с той стра­
ницы, где Вы пытаетесь позитивно вписать каузально­
психическое в старом смысле в мир духовно-историче­
ский.

В основе этой задачи лежит вопрос: как «встроить» 
эту область, напр. шизофренического, в сущностно еди­
ную понятийно-категориальную пронизанность жизни 
по ее бытийному и предметному смыслу... Необходимо 
прояснить, что значит - сообразовывать бытие челове­
ка, участвовать в нем, иными словами, необходимо из­
начально выявить и категориально определить бытий­
ный смысл жизни, бытия человека. Психическое не есть 
нечто такое, что человек «имеет», осознанно или неосоз­
нанно, а нечто такое, что он есть и что им «живет» [6].

Речь шла об отказе от вульгарной манеры «приклеи­
вания» психического к человеческому телу и сломе клас­
сической детерминистской парадигмы, в рамках которой 
сформировалась и позитивистская психиатрия. Задача, 
по-разному решаемая К. Ясперсом и М. Хайдеггером, со­
стояла в том, чтобы в самой человеческой жизни как ду­
ховно-историческом феномене обнаружить «точку нераз­
личимости» физического и психического, некую первич­
ную экзистенциальную структуру, понимание которой 
позволило бы выявить смысловое единство соматических 
движений и последствий психической жизни личности 
в связи с ее уникальным «жизненным миром». М. Хай­
деггер обозначил эту структуру термином « забота», имея 
в виду постоянно осуществляемое человеком «забегание- 
вперед», заглядывание в «будущее», самопроектирова- 
ние. Принимая эти характеристики экзистенции, К. Яс­
перс тем не менее был более традиционен. Человеческая 
озабоченность «будущим», бегство от настоящего и, в ча­
стности, «шизофренический» уход от реальности - все 
это выражения фундаментальной религиозной потребно­
сти, неискоренимого порыва к Трансцендентному. Поэто­
му человек при всей своей «историчности» (на чем ак­
центировал внимание М. Хайдеггер) все же не может 
жить без метафизики, остается в своей сути существом 
религиозным.

«Психическая жизнь всякого человека - это целост­
ность, пребывающая во времени», - писал К. Ясперс [7]. 
Значит, любое событие психической жизни может быть 
более или менее адекватно постигнуто в его конкретной 
ситуативности лишь тогда, когда оно мыслится как про­
должение длящегося прошедшего бытия личности (воз­
можно, включающего и ее дородовое существование и ее 
жизнь в прежних воплощениях, на чем настаивает, напри-



Научные обсуждения

мер, Ст. Гроф) и вместе с тем как переживание попытки 
стать кем-то и чем-то, попытки реализовать представле­
ние личности о своей самости, свой экзистенциальный 
проект. Психика как «целостность, пребывающая во вре­
мени», с этой точки зрения, не может быть сведена без 
остатка к времени и временности, но должна мыслиться в 
качестве «субстанциальной формы» вечного бытия (поня­
тие «субстанциальной формы» К. Ясперс осознанно заим­
ствовал у схоластиков, в частности, у Фомы Аквинского, - 
непростительный грех в глазах позитивистски ориенти­
рованной психопатологии). Видение психической жизни 
«sub specie aeternitatis» (в духе почитаемого К. Ясперсом 
с 17 лет Б. Спинозы), т.е. как формы временного пребы­
вания на земле в человеческом теле (формы временного 
присутствия) - традиционно для западной метафизики от 
пифагорейцев и Платона до современных спиритуалистов. 
Видимо, все же не случайно К. Ясперс после публикации 
своего основного труда по психопатологии ушел из науки 
и психиатрической практики в область спекулятивного 
философствования.

Переживание времени как непрерывности, длитель­
ности, становления включает в себя, согласно К. Яспер­
су, «осознание константности бытия» - «переживание во 
времени того, что пребывает вне времени, то есть пере­
живание бытия как вечного настоящего, трансцендент­
ного всему становящемуся» [8]. Добавим от себя, что 
выявляемые в этих переживаниях сущностные момен­
ты трансцендентного Бытия (архетипы) всплывают в че­
ловеческом сознании в виде образов «вечного настояще­
го» - эйдосов. Прорываясь в сферу эйдосов, первосмыс- 
лов, человек обретает опору для преодоления «ужаса 
становления» (Элиаде М.), для упорядочивающего соци­
ально-психическую жизнь нормотворчества. Лишь уко­
рененность в мире эйдосов удерживает его от безвозврат­
ного и непоправимого срыва в безумие. Согласно 
Ф.А.Т. Парацельсу, например, «человек, в коем действу­
ет лишь животный разум, безумен, и характер его схо­
ден с характером какого-либо животного... Но человече­
ский разум - не животной природы, он исходит от Бога 
и, будучи частью Бога, бессмертен» [9]. Не являясь ра­
зумным существом «от природы», человек становится ра­
зумным постольку, поскольку постигает в интеллекту­
альном созерцании эйдосы - смысловые аспекты вечно­
го Бытия, раскрывающиеся во времени. Так вечное 
(душа) встречается с вечным (эйдосами) во времени. По­
стижение же вечного и временного в психической жиз­
ни человека в таком случае не осуществимо средствами

РАЗВИТИЕ ЛИЧНОСТИ Я1 £О №3-2004



Научные обсуждения

одной только психологии, представляющей, по верному 
замечанию М. Фуко, весьма специфическое «явление 
культуры, присущее западному миру, начиная с XIX 
века» [10]. Ясперсовский проект исследования челове­
ческой психики в ее патологических проявлениях мог 
быть реализован лишь на пути переосмысления эмпи­
рического базиса психопатологии и ее основных концеп­
ций в свете универсальной метафизики истории, пре­
одолевшей европоцентризм, включившей в круг своего 
рассмотрения чуждые Западу формы переживания вре­
мени и временности, символически зафиксированные в 
великих культурах Древности (в этом же направлении, 
отталкиваясь от психопатологиии и психиатрии, по-сво­
ему двигался и К.Г. Юнг, правда, не дошедший до пост­
роения метафизики истории). В рамках этого намечен­
ного К. Ясперсом подхода стало возможным новое реше­
ние вопросов о критериях нормы и патологии, о рацио­
нальном и иррациональном в человеческом поведении, 
о разуме и безумии в мировой истории.

Прорыв человека в сферу эйдосов происходит, соглас­
но К. Ясперсу, в определенный исторический период, на­
званный им «осевым временем». Говоря о троекратно 
явившем себя осевом времени (в Китае, Индии и на Запа­
де), К. Ясперс использует метафору пространственного 
мышления. Принимая эту метафору, нужно иметь в виду, 
что ясперсова «ось» означает не столько связь названных 
сосуществующих локальных культур в горизонте «обще­
человеческих ценностей», некое рассудочно мыслимое 
единство «конгломерата локальных историй», сколько 
вертикаль их подлинно всеобщей устремленности в «мир 
идей». Иначе говоря, в «осевое время» человек соверша­
ет восхождение, или, по выражению Н.А. Бердяева, 
«трансцендирование в трансцендентное», обретая таким 
образом осознание своей сверхвременной сущности. «Тем, 
что совершилось тогда, что было создано и продумано в то 
время, человечество живет вплоть до сего дня, - утверж­
дает К. Ясперс. - В каждом своем порыве люди, вспоми­
ная, обращаются к осевому времени, воспламеняются иде­
ями той эпохи. С тех пор принято считать, что воспомина­
ние и возрождение возможностей осевого времени - Ре­
нессанс - ведет к духовному подъему. Возврат к этому 
началу - постоянно повторяющееся явление в Китае, Ин­
дии и на Западе» [11].

Достижения указанной эпохи имеют парадигмаль- 
ное значение для последующих периодов мировой исто­
рии, и никакой «смены парадигмы» внутри этого про­
цесса быть не может. Именно «постижение осевого вре-

№3-2004



Научные обсуждения

мени определяет наше осознание современной ситуации 
и исторического развития» - утверждает К. Ясперс [12]. 
Это значит,что « фактические данные осевого времени », 
его творения, включая язык той эпохи, выработанный 
ею арсенал категорий и принципов, все еще остаются для 
нас масштабами и ориентирами в нашей деятельности, 
мерами рационального и иррационального (непостижи­
мого) в нашем совместном бытии.

Только предпринятая Ф. Ницше титаническая по­
пытка «великого разрыва» с платонизмом и христиан­
ской моралью, а также ставшее благодаря этому возмож­
ным хайдеггеровское «преодоление метафизики», могут 
рассматриваться как симптомы грядущей парадигмаль- 
ной революции, выводящей нас за пределы «мировой 
истории», обрекающей человечество на бессмыслицу 
«вечного возвращения того же самого», прекрасным 
отображением которой остается книга Екклезиаста. 
Ф. Ницше - пророк «вечной радости становления». 
М. Хайдеггер - пастырь бытия, полностью растворивше­
гося во времени, утратившего связь с вневременным ми­
ром смыслов. Оба - мыслители абсурдного будущего, по­
жирающего прошлое и настоящее, не желающего соот­
носить себя с «вечными ценностями». Психотерапевти­
ческое чтение Ф. Ницше (рекомендованное пациентам- 
невротикам К.Г. Юнгом), приобщение к «постметафи­
зическому» мышлению М. Хайдеггера еще не означают 
«смену парадигмы» в области социально-гуманитарного 
познания. Тут следует видеть, скорее, принципиальный 
отказ от ориентирования на какие-либо парадигмы (эй- 
досы-образцы), нормы. Это, поистине, срыв в Бездну, в 
хаос неосмысленных, непродуманных возможностей 
бытия - без опоры на упорядочивающие человеческую 
жизнь метафизические принципы. Отказ от ориентации 
на эйдосы, перенацеленность сознания на сферу инс­
тинктов и открывающуюся в ней тьму всевозможного 
ведут человека к абсолютной раскованности: отныне он 
позволяет себе все и хочет одного - «быть самим собой», 
а не микрокосмом, не «образом и подобием Божием» и 
даже не «разумным животным». Глубина человеческого 
падения может быть такова, говорит К. Ясперс, что воз­
никнет опасность «вновь превратиться в людей камен­
ного века, ибо мы, собственно говоря, никогда не пере­
ставали ими быть» [13]. Только причастность к миру эй- 
досов позволяла людям сохранять «конститутивные 
свойства человеческого бытия». Ломающая все идеаль­
но-смысловые ограничения Самость превращается в ин­
фернальный источник самоопределений («самовольное

РАЗВИТИЕ АИЧНОСТИ №3-2004



Научные обсуждения

хотение», согласно Ф.М. Достоевскому). Такое «безы­
дейное», нормативно не ограниченное сознание оказы­
вается во власти множественности: инстинкты раздира­
ют его, ставят себе на службу. Это «разорванное созна­
ние» снабжает психопатологию и психиатрию богатым 
феноменологическим материалом: «история души чело­
веческой» превращается в историю безумия. Тактиче­
ские задачи лечения оттесняют на задний план фунда­
ментальную проблему спасения. «Спасительное знание» 
гностического типа с тех пор может быть обретено на пути 
философского припоминания забытой Традиции. Знаме­
нателен сам по себе факт отхода К. Ясперса от психиат­
рической практики и обращения к философии после за­
вершения работы над «Общей психопатологией»: в этом 
переходе обнаружилась логика духовного поиска ради­
кального решения проблемы исцеления и спасения че­
ловека как существа неизлечимо больного (homo insanus, 
по выражению А.И. Герцена). Нашел ли Ясперс это ре­
шение? Для себя - да. Спасение, согласно его философ­
ской вере, лежит в области обретения экзистенциально­
го смысла жизни через подлинную коммуникацию со все­
ми (не только с современниками). Коммуникативное дей­
ствие, восстанавливающее смысловую «связь времен», 
не прагматично, но целесообразно и целительно. Избав­
ляя личность от аномальных переживаний времени, оно 
дарует ей чувство полноты бытия вместе с переживани­
ем осмысленного единства «целокупного времени», в 
котором дана вся ее предыстория и хотя бы отчасти яв­
лено будущее.

Поскольку психическая жизнь другой личности до­
ступна исследователю лишь в ее объективно-реальных, 
соматических и социальных проявлениях, возникает 
чисто методическая проблема выхода на предмет иссле­
дования для его описания и понятийной разработки. Эта 
проблема была решена К.Ясперсом на базе феноменоло­
гии и с помощью герменевтики.

«Итак, мы в первую очередь должны составить оп­
ределенное представление о том, что именно происходит 
в наших больных, что они испытывают, каким ударам 
подвергается их психическая жизнь, как они себя при 
этом чувствуют» [14].

Психопатолог, таким образом, вынужден активизи­
ровать то, что И. Кант называл «продуктивной способ­
ностью воображения», а Г.-В.-Ф. Гегель - просто «пред­
ставляющим мышлением». Речь идет о решении очень 
сложной творческой задачи по реконструкции пережи­
вания другого человека в своем воображении - в форме

РАЗВИТИЕ ЛИЧНОСТИ « №3-2004



Научные обсуждения

представления. Такого рода задача не может быть реше­
на без опоры на, казалось бы, не имеющий отношения к 
научному исследованию опыт сочувствия, сопережива­
ния и сострадания. Подобно исповеднику или писателю- 
аналитику, психопатолог становится соучастником дра­
мы психической жизни другого человека и лишь эта во­
влеченность-соучастие позволяет ему феноменологиче­
ски проникнуть в скрытый от внешнего наблюдателя по­
ток переживаний больного. Феноменологическая уста­
новка удерживает психопатолога от поспешного диагно­
стирования, требуя от него выполнения двух правил: во- 
первых, видеть единичное событие психической жизни 
во всей его уникальности, конкретности и, во-вторых, де­
тально описывать то, что видишь (т.е. использовать в 
полной мере приемы «аналитической дескрипции»).

«Внимательное исследование отдельно взятого слу­
чая часто учит нас тому, что феноменологически прису­
ще бесчисленному множеству других случаев», - утвер­
ждает К. Ясперс [15]. Сосредоточиться на созерцании от­
дельного, не спешить переходить к общему, подгонять 
отдельный случай под общую схему - на это настраивает 
исследователя феноменология.

«Итак, главное в феноменологии - научиться иссле­
довать то, что непосредственно переживается больным, 
и распознавать то, что объединяет все многообразные 
проявления его психического опыта» [16]. Возможно, 
«чистая феноменология» позволяет пойти несколько 
дальше и утверждать, что в том случае, когда объединя­
ющим перцептуальный опыт началом является эйдос, мы 
имеем делос «нормально» структурированной психикой. 
Психические аномалии возникают тогда, когда объеди­
няющим центром переживаний становится тот или иной 
случайный элемент опыта - какая-то мимолетная пер­
цепция, представление (например, «бредовая идея»), 
влечение, фантазия или страсть. Используя терминоло­
гию гностиков, можно сказать, что влечение-похоть ста­
новится системообразующим приципом аномальной пси­
хической жизни у «соматиков» («материальных лю­
дей» - чревоугодников, пьяниц, блудников и т.д.), 
страсть обрастает патологическими комплексами пред­
ставлений у «психиков» («душевных людей»), и лишь 
«пневматики» руководствуются в своей жизни разумом, 
ориентируются на содержащиеся в космическом Логосе 
вечные эйдосы. Нужно заметить, что этот «пневматоло­
гический» разум существенно отличался от сформиро­
вавшейся в Новое время западной рациональности. Глав­
ное отличие состояло в его почтительно-трепетном отно-

РАЗВИТИЕ ЛИЧНОСТИ №3-2004



Научные обсуждения

шении к опыту безумия, поскольку последний предпо­
лагал отрешенность от чувственно воспринимаемой ре­
альности и зачарованность миром эйдосов. Не было ни­
какой зацикленности разума на данных человеку в чув­
ственных восприятиях вещах. Разум оставался откры­
тым безумию, «коллективному Бессознательному», ко­
торое его подпитывало, информировало, «вдохновляло». 
Замыкание разума на самом себе, его шизоидная сосре­
доточенность на собственном схематизировании, проду­
цировании априорных конструкций породили феномен 
западной рациональности - «мысль, опирающуюся на 
самое себя» (Г.-В.-Ф. Гегель), а вместе с ней - и безумие 
самомнения, некий рафинированный метафизический 
аутизм. Новоевропейская наука и техника - два взаимо­
связанных проявления западной рациональности как 
основной «продуктивной силы» современности, проти­
востоящей хаосу вне и внутри человека. Но так как сила 
эта давно вышла из-под пневматологического контроля 
и действует «без оглядки» на мир эйдосов, она сама пре­
вращается в источник гибельного для биосферы и соци­
ума активизма. А если так, то западная рациональность 
может быть рассмотрена как исторически преходящая 
форма коллективного безумия.

Наблюдаемое в XX столетии вытеснение пневмати- 
ков из сферы управления социумом и включение в исто­
рический процесс руководимых психиками (в частно­
сти, истериками) масс ведет к резкому возрастанию 
доли коллективного безумия в человеческой жизни, к 
росту «психических эпидемий». Эту тенденцию подме­
тил еще в середине XIX века А.И. Герцен, позднее она 
была осмыслена, с точки зрения космической социопси­
хиатрии, А.Л. Чижевским. К. Ясперс как профессио­
нальный психопатолог не мог пройти мимо феномена 
массового безумия, но обратил на него внимание лишь в 
1930-е годы, хотя его интеллектуальная реакция на чу­
довищные социальные эксперименты большевизма и на­
ционал-социализма не отличалась особой конкретнос­
тью. Оставаясь во власти метафизической традиции, он, 
видимо, не располагал понятийными ресурсами для ос­
мысления колллективных психозов «века техники», о 
чем ему прямо сказал в одном из своих последних писем 
М. Хайдеггер [17].

В середине прошлого века Ясперс ставил вопрос, не 
является ли шизофренический стиль типичным для 
нашей эпохи. Тогда он имел в виду преимущественно 
большое искусство и философию, творения тех гениев, 
которые демонстрировали наибольшую продуктивность

РАЗВИТИЕ АИЧНОСТИ М>3-2ОМ



Научные обсуждения

в периоды обострения болезни. В настоящее время мож­
но говорить о шизофреническом стиле в большой поли­
тике, которая действительно в известном смысле нача­
лась с Ницше, с его открытия «воли к мощи» как все- 
определяющей движущей силы современности. Мы жи­
вем в эпоху реализации шизофреничных сценариев упо­
рядочивания «массового бытия». Цель сценаристов - по­
гружение больших человеческих масс в шоково-депрес­
сивное состояние путем эффектной демонстрации мощи 
и безнаказаности насилия. Источник целеполагания, на 
первый взгляд, - все та же «воля к мощи», за которой 
Хайдеггер увидел «волю к ничто». Последняя же обна­
руживается в «комплексе самоуничтожения», которым 
поражена коллективная психика той части человечества, 
которая стремится к безрелигиозной самоорганизации.

1. Ясперс К. Философская автобиография. М., 
1996. С.16.

2. Ясперс К. Общая психопатология. М., 1997. 
С.25.

3. Там же. С. 28-30.
4. Там же. С. 26.
5. Там же. С. 34.
6. Мартин Хайдеггер / Карл Ясперс. Переписка 

(1920-1963). М., 2001. С. 72-73.
7. Ясперс К. Общая психопатология. М., 1997. 

С.805.
8. Там же. С. 118.
9. Цит. по кн.: Гартман Ф. Жизнь Парацельса и 

сущность его учения. М., 1998. С. 254.
10. Фуко М. История безумия в классическую эпо­

ху. СПб., 1997. С. 516.
11. Ясперс К. Смысл и назначение истории. М., 

1991. С.38.
12. Там же. С. 48.
13. Там же. С. 56.
14. Ясперс К. Общая психопатология. М, 1997. С. 88.
15. Там же. С. 89.
16. Там же.
17. Мартин Хайдеггер / Карл Ясперс. Переписка 

(1920-1963). М., 2001. С. 260-261.


