
Научные обсуждения

Василий Перминов, Надежда Перминова

НАУКА И ИДЕОЛОГИЯ
В ФИЛОСОФИИ ИСТОРИИ

История - это фактологическая наука в том смысле, 
что ее сущностной задачей является не открытие общих 
принципов, а установление фактов. Собственно истори­
ческая теория - это теория поиска фактов, теория, уста­
навливающая критерии, на основе которых мы говорим 
о некоторых событиях, как действительно имевших ме­
сто. История как наука не занимается логикой истории, 
смыслом и целями исторического процесса в целом. Та­
кого рода общие вопросы образуют философию или ме­
тафизику истории. Рассуждения К. Ясперса, изложен­
ные в его книге «Истоки истории и ее цель» (1949), отно­
сятся, несомненно, к метафизике истории.

Согласно К. Ясперсу, история имеет цель, которая 
состоит в достижении единства человечества. Скрытый 
смысл истории, соответственно, в постепенной реализа­
ции этой цели в историческом течении времени. Суще­
ствуют частные примеры единства, такие как единство 
человеческой природы, единство языков, религий, мо­
рали, быта, коммуникации и т.п., но это, по К. Ясперсу, 
только относительные единства, которые не могут абсо­
лютизироваться. Подлинное единство человечества 
трансцендентно: оно представляет собой скрытую осно­
ву истории, невыразимую в понятиях и проявляющую 
себя только в намеках и символах. Эта идея позволяет 
истории для нас не распадаться на ряд случайностей [1].

Хотя цель истории невыразима в строгих определе­
ниях, она может быть представлена в некоторых фактах 
или образцах истории. Таким парадигмальным образ­
цом, бросающим свет на ее структуру и скрытый смысл, 
является, для К. Ясперса, осевое время - период време­
ни между VIII и II столетиями до н. э., который характе­
ризовался духовным подъемом, захвативщим одновре­
менно все существовавшие в то время очаги цивилиза­
ции. К этому времени относится появление буддизма в 
Индии, зороастризма в Персии, конфуцианства в Китае, 
философии в Греции. Следствием этого духовного подъ­
ема было появление нового человека, обладающего спо­
собностью к рефлексии, стремлением к практическому 
преобразованию мира и к поискам смысла своего соб­
ственного существования. Это время, когда человечество



Научные обсуждения

проснулось, выйдя из длительного периода однообразно­
го, почти животного существования.

Осевое время принципиально значимо для К. Яспер­
са как единое начало всех известных цивилизаций, как 
факт, свидетельствующий о наличии общей основы ис­
торического процесса. Задача философии истории, с этой 
точки зрения, должна состоять в приближении к адек­
ватному пониманию этой основы.

Идея единства человечества, считает К. Ясперс, 
вплетена в наше познание истории, она присутствует во 
всех наших оценках значимости событий. Выводы исто­
рика, по этой причине, не могут быть поняты только из 
логических и эмпирических доводов: они всегда содер­
жат в себе предпосылки, проистекающие из общих пред­
ставлений о смысле истории. Сама человеческая жизнь 
приобретает смысл только через явное или неявное вос­
приятие смысла истории. «К чему я принадлежу, во имя 
чего я живу, - все это я узнаю в зеркале истории» [2]. 
Наше «теперь» является более или менее содержатель­
ным в зависимости от степени его погруженности в тра­
дицию и принятые смыслы. К. Ясперс убежден, что че­
ловек по своей сути не может существовать без веры в 
смысл своего существования и в транцендентное бытие, 
определяющее логику истории.

Общий замысел К. Ясперса в достаточной степени 
ясен. Его концепция направлена прежде всего против ре­
гиональных трактовок истории (Шпенглер О., Тойнби 
и др.), которые представляют мировой процесс как состо­
ящий из автономного развития различных цивилизаций. 
Основная задача для К. Ясперса - показать, что аспекты 
единства в действительности более существенны для ре­
альной истории, чем различия, на которые обращают вни­
мание региональные теории. Очевидно, что эта концепция 
направлена также против рационализма гегелевской фи­
лософии истории. Философия Г.В.Ф. Гегеля, по мнению 
К. Ясперса, представляет собой идеализм, «возомнивший, 
что ему открыто, что есть Бог» [3]. К. Ясперс, однако, хо­
тел бы уйти также и от иррациональности, от рассмотре­
ния истории как случайной и лишенной смысла последо­
вательности событий. Этот недостаток он усматривает в 
картине истории, которая дается М. Вебером.

Философия истории может быть подвергнута крити­
ке прежде всего с точки зрения самой истории, а имен­
но, с точки зрения надежности фактов, положенных в ее 
основу. Такая, достаточно убедительная критика К. Яс­
перса была дана Л.Н. Гумилевым [4]. Мы ограничимся 
здесь замечаниями, относящимися к внутренним, соб­
ственно философским установкам концепции К. Яспер-



Научные обсуждения

са. В этом отношении здесь наиболее значимыми явля­
ются два момента: анализ духовного кризиса современ­
ной эпохи и общие принципы философии истории.

Современный этап общественного развития характе­
ризуется, по К. Ясперсу, достижением реального един­
ства в том смысле, что в современном мире не может про­
изойти ничего существенного, чтобы это не затронуло 
всех. Другой его важнейшей особенностью является тех­
нический прогресс, объединивший человечество в спо­
собе производства и в средствах связи. Развитие техни­
ки приводит к радикальному изменению условий суще­
ствования человека. Следствием технического прогрес­
са является созданию искусственной среды обитания, 
которая ведет к подавлению жизненных сил человека и 
к духовной деградации личности. Наше время, считает 
К. Ясперс, - это время духовного кризиса, неверия и кру­
шения всех традиционных ориентиров жизни. Народ в 
своей массе утратил привязанность к религии, разоча­
ровался в надеждах на научный и технический прогресс, 
и, наконец, утратил веру в самого человека, как суще­
ства, всегда сохраняющего такие качества, как состра­
дание, совесть и т.п. Современный массовый человек опу­
стошен, высшие идеалы померкли в его сознании и чув­
ствах. Мы видим исчезновение подлинного общения, 
любви и творческой энергии [5].

Мы находимся, по К. Ясперсу, в ситуации неустой­
чивости, которая может быть уподоблена эпохе доосево­
го (прометеевского) времени, в котором создавались пер­
вичные условия человеческого существования, подгото­
вившие базу для появления культуры и для наступления 
периода осевого времени. Не исключено, что современ­
ная неустойчивость и современный кризис - это преддве­
рие нового осевого времени, основанного на других со­
вершенно неизвестных нам принципах жизни.

Для дальнейшего развития человечества, которое, 
несомненно, пойдет в сторону усиления его интеграции, 
существуют различные варианты. Возможна интеграция 
в виде жесткого мирового порядка и интеграция, осно­
ванная на согласии, на углублении духовного содержа­
ния человеческой жизни и признания ценности различ­
ных культур. Мы можем предположить в будущем соци­
алистическую организацию общества, но уже в настоя­
щее время реализуются несколько типов социализма, 
совершенно различных с точки зрения их отношения к 
экономике, к личности и к духовным ценностям. Путь, 
который будет фактически избран, зависит от мыслящих 
людей, живущих в настоящем, и прежде всего от людей 
искусства, религиозных деятелей и философов. Масса

РАЗВИТИЕ ЛИЧНОСТИ №3-2004



Научные обсуждения

никуда не идет, она не вырабатывает идеологии и, в этом 
смысле, ее стихийные движения не могут быть ориенти­
ром для мыслителей и политиков. Решающую роль дол­
жен сыграть союз подлинных людей, имеющих идеоло­
гию будущего и способных оказывать воздействие на ре­
альные преобразования.

Это краткое изложение социальной доктрины К. Яс­
перса позволяет сделать вывод, что она представляет собой 
не столько науку, сколько идеологию, достаточно произ­
вольный проект будущего, близкий к платоновскому про­
екту государства, управляемого философами. На филосо­
фию возлагается задача высвечивать недуги общества, пре­
дупреждать о неизбежности радикальных перемен и объ­
единять его мыслящую часть для решения исторических 
задач. К. Ясперс убежден, что в современном массовом, 
предельно меркантильном и немыслящем обществе сохра­
няется сообщество подлинных людей, своего рода скрытая 
церковь, способная видеть болезни и предупреждать об 
опасностях. Рассуждения К. Ясперса приобретают здесь 
явные черты социальной утопии и прожектерства.

Это не значит, что философия К. Ясперса лишена соб­
ственно философских, теоретических оснований. Можно 
выделить достаточно четкую аксиоматику ясперсовской 
системы, раскрывающую ее методологические основания. 
Исходная предпосылка К. Ясперса, заложенная в понятии 
осевого времени, состоит в том, что возможно познание 
общества на уровне образов и символов, без доведения этих 
образов до уровня строго определенных понятий. Целью 
исторического анализа является для К. Ясперса не выяв­
ление исторических законов, а уяснение единства исто­
рии, выраженного «в зримом единичном образе, который 
не есть закон, но составляет тайну истории» [6]. Очевид­
но, что мы имеем здесь некоторый отход от рационально­
сти, связанный с отказом от универсальности помологи­
ческой формы в сфере исторического рассмотрения. К. Яс­
перс выдвигает оригинальный и спорный взгляд на гене­
зис общих принципов философии истории. Он убежден, 
что логос истории может быть осознан только внутри ис­
тории, в непосредственном переживании фактов. Он го­
ворит о «прослушивании» фактов, об «ощущении» глу­
бинного смысла истории, о «прикосновении» к логике 
истории, исключающем, однако, ее полное рациональное 
постижение. Мы имеем здесь дело с центральной установ­
кой экзистенциалистской философии истории, которая 
постулирует возможность приближения к логике истории 
вне использования обычных методов рационального ана­
лиза, таких как индукция, аналогия и гипотеза. Важней­
шей предпосылкой социальной философии К. Ясперса яв-



Научные обсуждения

ляется, конечно, телеологическое рассмотрение истории, 
рассмотрение ее как процесса, обусловленного целью и 
смыслом. Телеологическое здесь неизбежно превращает­
ся в теологическое, ибо, как говорит он сам, «глубочай­
шее единство возводится до невидимой религии, достига­
ет царства духов» [7]. К. Ясперс убежден, что история как 
открытый и всегда незавершенный процесс поднимает нас 
к пониманию ее надысторического смысла. Исторический 
процесс представляется, таким образом, в виде асимпто­
ты, приближающейся к идеалу, определенному трансцен- 
денцией.

Здесь нужно указать также и на уже упомянутые 
выше положения, относящиеся к пониманию личности. 
В своем видении будущего К. Ясперс исходит из того, что 
личность не может существовать без понимания смысла 
существования и без веры в трансцедентные основания 
своего бытия. Мы можем говорить здесь о специфической 
аксиоматике личности в философии К. Ясперса.

С точки зрения современной теории познания, выра­
ботанной в рамках общей философии и философии науки, 
все эти установки К. Ясперса надо признать полностью 
несостоятельными. Конкретные образы процесса могут 
быть важными для понимания процесса в целом, однако 
рациональная методология признает истину только в фор­
ме понятий и законов. Образ как средство первоначаль­
ного анализа не может быть превращен в особый, сам по 
себе достаточный подход к пониманию исторической ре­
альности. Являются малоубедительными также и рассуж­
дения К. Ясперса о путях приближения к пониманию 
смысла истории. Идея постижения смысла истории на 
основе переживания конкретных событий никогда не 
была обоснована сколько-нибудь убедительным образом. 
К. Ясперс решительно отвергает априорность и умозри­
тельность в этом процессе. «Нет пути в обход мира, путь 
идет только через мир, нет пути в обход истории, путь идет 
только через историю» [8]. Но каким путем от конкрет­
ной истории мы поднимаемся к осознанию предполагае­
мого надысторического смысла? Индуктивная и гипоте- 
тико-дедуктивная схемы явным образом неприемлемы 
для К. Ясперса. Постулируя процесс перехода от живых 
фактов к цели истории, возможность постижения вечно­
го в историческом, он хотел бы видеть в этом надыстори- 
ческом нечто большее, чем гипотетическое предположе­
ние или простое индуктивное обобщение. Понятие исто­
рической экзистенции, которое в какой-то мере разъяс­
няет постановку проблемы, не является достаточно опре­
деленным, чтобы дать ее решение.

РАЗВИТИЕ АИЧНОСТИ №3-2004



Научные обсуждения

Рациональная философия истории не может принять 
телеологию в каком-либо смысле. Критикуя раскрытость 
логоса в гегелевской философии истории, К. Ясперс в це­
лом реализует гегелевскую установку, согласно которой 
миром правит Божественное провидение. Понятие единства 
человечества лишь расширяет понимание цели истории, 
выводя ее за рамки христианской метафизики, делая об­
щемировой, приемлемой для описания любой цивилиза­
ции. Вместо Бога и абсолютной идеи мы имеем здесь пред­
ставление о единстве человечества, выражающее высший 
смысл исторического процесса. Цель истории остается 
трансцендентной и внеисторической, приобретая вместе с 
тем определенную позитивность и более осязаемую связь с 
реальностью. Для рациональной философии истории идея 
ее смысла может иметь только условное значение, как ха­
рактеристика устойчивых ценностей или широких, посте­
пенно реализуемых замыслов. Но такие смыслы никогда 
не могут быть превращены в высшие цели истории, возве­
дены до уровня религии и царства духов. Все символы един­
ства - это символы конкретного времени, которые неизбеж­
но изменяются и исчезают в потоке перемен. Мы не можем 
говорить об истинной цели истории хотя бы потому, что 
общество как материальная система случайно: с космиче­
ской точки зрения жизнь как индивидуальная, так и соци­
альная абсолютно бессмысленна, так как все ее следы со 
временем будут стерты несоизмеримо более мощными про­
цессами движения материи и энергии во Вселенной. По­
стулирование надысторических целей имеет смысл толь­
ко при допущении высших сил, гарантирующих физиче­
ское сохранение человечества.

Являются сомнительными также и личностные по­
стулаты К. Ясперса. У нас нет никакого обоснования того 
обстоятельства, что существование и активность мысля­
щего человека необходимо связаны с представлениями о 
смысле жизни или цели истории. Человек как мысля­
щее существо, конечно, не может существовать без норм 
мышления, но, как показывает практика, он вполне мо­
жет жить без религии и без представлений о целях исто­
рии. Осознание себя в зеркале истории - это не сущность 
человека, а скорее гуманистический идеал, который в 
силу своей редкости, не может считаться реальным фак­
тором исторического прогресса. Эти постулаты идеали­
зируют сущность современного человека и историческо­
го человека вообще. Они, таким образом, также не могут 
быть положены в основу рациональных рассуждений о 
возможном будущем человечества.

Значит ли сказанное, что философия К. Ясперса дол­
жна быть оценена как совершенно неудовлетворитель-

РАЗВИТИЕ ЛИЧНОСТИ №3-2004



Научные обсуждения

ная, не имеющая оснований претендовать на место сре­
ди признанных философских теорий XX века? С точки 
зрения рациональных принципов философии истории и 
теории познания, такой вывод представляется неизбеж­
ным. Приведенные соображения показывают, что теоре­
тическое содержание философии К. Ясперса не может 
оцениваться слишком высоко. Необходимо признать, что 
логическая и методологическая рефлексия не является 
сильной стороной его рассуждений.

Мы можем, однако, взглянуть на философию К. Яс­
перса с другой точки зрения. Слабым моментом прове­
денной критики является заранее установленное поня­
тие современной или признанной рациональности. Ни­
кто не будет отрицать того факта, что основой современ­
ных представлений о теоретической рациональности яв­
ляется признание гипотетико-дедуктивного метода как 
определяющего логику генезиса и обоснования универ­
сальных принципов. Мы вправе, однако, задать здесь 
следующий вопрос: адекватны ли эти требования сфере 
философского анализа, не накладываем ли мы, прини­
мая эти требования, незаконных ограничений на сферу 
философского мышления и, в частности, на формирова­
ние принципов философии истории?

В определенном смысле этот довод надо признать вер­
ным. В действительности, философия имеет ценность не 
только как теоретически выдержанная объяснительная 
система, но и как учение, стоящее рядом с религией, хотя 
и отличающееся от последней отсутствием установлен­
ной системы догматов. Философ в этом случае создает не 
науку, а идеологию и ориентируется преимущественно 
не на рациональное обоснование постулатов, а скорее на 
целостность и практическую эффективность системы в 
целом. Философ в этом случае - не исследователь поня­
тий и теоретических систем, а скорее идеолог, харизма­
тический мыслитель, непосредственно воздействующий 
на сознание масс и указывающий на необходимые оцен­
ки и действия. Сам результат его деятельности в этом 
случае - не система теоретических принципов и выво­
дов, а система оценок и установок, относящихся к акту­
альным проблемам времени. В истории философии мы 
можем указать в этом плане на сочинения Вольтера, 
П. Гольбаха, И.Г. Фихте, Л.Н. Толстого, И.А. Ильина и 
многих других мыслителей, которые были движимы на­
мерением дать обществу актуальные ориентиры жизнен­
ного и политического поведения. Мы можем говорить, 
таким образом, о прикладном или профетическом фило­
софствовании, которое, очевидно, выходит за рамки со­
вершенствования внутренних теоретических построе-

РАЗВИТИЕ ЛИЧНОСТИ №3-2004



Научные обсуждения

ний. Мы, естественно, выходим здесь и за рамки рацио­
нальной методологии. Мы находимся здесь в сфере по- 
лупонятийного, преимущественного образного и ассоци­
ативного мышления, которое неприемлемо с точки зре­
ния научной (теоретической) методологии. В этой сфере 
мы можем оправдать телеологические и теологические 
допущения. Мы можем принять их здесь в качестве схем, 
позволяющих дать первичную форму новому, слабодиф­
ференцированному содержанию.

Многие замечания К. Ясперса показывают, что он 
достаточно ясно осознавал неклассический и прикладной 
характер своего философствования, его направленность 
скорее на непосредственное изменение мира, чем на со­
здание теорий и принципов, его близость к религии и 
идеологии. Он высказывает мнение, что философия в 
настоящее время перестает быть делом только узких 
кружков или университетских курсов, она приобретает 
особую задачу - связать всех людей на основе принци­
пов философской веры. Философия по его замыслу дол­
жна стать достаточно влиятельной, чтобы поставить зас­
лон для утопических идей, ввергающих народы в неис­
числимые страдания и войны. Он полагает, что истин­
ный философ должен быть пророком, способным волно­
вать людей и побуждать в них стремление к действию.

Понимание экзистенциальной философии как особо­
го рода актуальной идеологии может прояснить нам, по­
видимому, и понятие исторической экзистенции как осо­
бого внерационального способа конституирования смыс­
ла истории. Экзистенция с этой точки зрения может быть 
понята как глубинный дух эпохи, как устойчивое само­
чувствие, выработанное восприятием событий и их иде­
альным отражением в культуре. Экзистенция в таком ее 
понимании не простая индуктивная экстраполяция про­
шлого на будущее, не гипотеза, обладающая наибольшей 
вероятностью с точки зрения научного оправдания ги­
потез, а массовая идеология, которая воспринимается 
как безусловная и единственно возможная. Она есть од­
новременно и самосознание эпохи, зафиксированное в 
философии и литературе, и неосознанная вера, оказыва­
ющая влияние на события. Историческая экзистенция 
приобретает в этом случае статус естественного корреля­
та личностной экзистенции при переходе к социуму как 
замкнутой целостности.

При таком понимании философии К. Ясперса мы 
должны существенно изменить ее оценку, данную на ос­
нове общего методологического анализа. Мы приходим 
к заключению, что эта философия должна оцениваться 
в другой плоскости и в существенно иных критериях ра-

РАЗВИТИЕ ЛИЧНОСТИ №3-2004



Научные обсуждения

циональности, чем традиционные философские системы. 
Мы начинаем осознавать то обстоятельство, что в отли­
чие от позитивизма и прагматизма экзистенциализм воз­
ник не как развитие теоретических тех или иных идей 
классической философии, а как трансформация фило­
софского мышления в целом, как выделение особого 
уровня философствования, которое, сохраняя видимость 
рациональности, вбирает в себя различные, в том числе 
и внерациональные методы аргументации. Мы приходим 
к пониманию того факта, что ориентация на внутренние 
(теоретические) и, соответственно, на внешние (приклад­
ные) задачи философии предполагает существенное раз­
личие в методах рассуждения и в самом составе понятий. 
Книги К. Ясперса представляют собой прекрасный при­
мер такого рода профетического философствования, на­
целенного на непосредственное восприятие современни­
ков и имеющего не теоретическую, а преимущественно 
идеологическую нагрузку. Ясно, что анализ такого рода 
философии в плане общей методологии понятийного 
мышления не может быть определяющим.

Сказанное, конечно, не снимает всех критических 
оценок экзистенциального метода, а лишь устраняет не­
правомерное давление общенаучной рациональности. 
Ясно, что любая критика экзистенциализма должна ис­
ходить из понимания его особого места в системе фило­
софских теорий. Приведенные здесь соображения пред­
ставляют собой попытку оправдать очевидную нерацио­
нальность понятий и мыслительных схем К. Ясперса, 
исходя из понимания его мышления как разновидности 
прикладного философствования, построенного на суще­
ственно иных принципах, чем системы традиционной, 
собственно теоретической философии.

1. Ясперс К. Смысл и назначение истории. М., 1991. 
С.266.

2. Там же. С. 276.
3. Там же. С. 151.
4. Гумилев Л.Н. Этногенез и биосфера Земли. Л., 

1990. С.354.
5. Ясперс К. Смысл и назначение истории. М, 1991. 

С. 114.
6. Там же. С. 269.
7. Там же. С. 271.
8. Там же. С. 280.


